Ist Pazifismus richtig?

Der Krieg in der Ukraine offenbart, dass politische und gesellschaftliche Bekenntnisse
zur Gewaltfreiheit hierzulande im Ernstfall vielfach verstummen. Damit stellt sich die
Frage, welche Grunde, gegebenenfalls unter welchen Bedingungen, den Pazifismus
uberhaupt rechtfertigen. Dieser Frage sind die nachfolgenden Uberlegungen gewidmet.

Gewaltfreiheit aus moralischen Erwagungen

Das Wort Pazifismus setzt sich zusammen aus den lateinischen Worten ,pax*
(Frieden) und facere (machen, tun). Es bedeutet wortlich ,Frieden stiftend” und meint
im Ubertragenen, gemeingebrauchlichen Sinn die Ablehnung von militarischer Gewalt.

Oft fuhren religiose oder ethische Grinde dazu, dass Menschen Gewalt ablehnen.
Dann basiert Pazifismus auf Glauben und Gewissen. Wer den Frieden zu bewahren
oder zu erlangen sucht, damit Menschenleben um ihrer selbst willen vor Kriegsleid und
Tod geschutzt werden, handelt nach humanistischen Moralvorstellungen.

Doch ist es nicht ebenso humanistisch, von kriegerischer Aggression betroffene Lander
und Menschen militarisch zu schutzen? Ist die pazifistische Haltung moralisch noch zu
rechtfertigen, wenn ein menschenverachtendes Regime als brutaler Aggressor auftritt?
Wie realitatsnah sind pazifistische Forderungen, wenn Kriegsparteien Verhandlungen
ablehnen und ihre militarische Macht riicksichtslos zum eigenen Vorteil ausnutzen?
Lassen sich Menschenrechtsbriche durch Friedfertigkeit stoppen?

Offenbar kdnnen humanistische Grundsatze, je nach Situation und Sichtweise, sowohl
Forderungen nach Gewaltfreiheit als auch den Einsatz von Waffengewalt begriinden.
Unzahlige Religionskriege, die Segnungen von Kriegsgerat und kirchliche Schriften
(Friedensdenkschrift der EKD 2025; Erklarung der Deutschen Bischofskonferenz zur
Debatte um den Wehrdienst) zeigen beispielhaft, dass Religionen ebenfalls keine
Garanten fur Pazifismus sind. Ein rein moralbasiertes Handeln ohne Realitatsbezug ist
zudem in Gefahr, tatsédchliche Konfliktursachen und echte Konfliktlbsungen zu negieren.

Vernunft als MaRRstab

Immanuel Kant publizierte 1795 sein Werk ,Zum ewigen Frieden®. Er war ein Vertreter
der Aufklarung, die das rationale Denken betonte. Es geht um Fakten und um Vernunft.
Die Aufklarung hatte den Anspruch, das Denken von starren Vorstellungen zu befreien.
Freiheit ist mit Verantwortung verbunden. Analog dazu sollte es zur Meinungsfreiheit
dazugehdren, Verantwortung fur das eigene Denken zu Ubernehmen. Dazu z&hlt unter
anderem, sich aus unterschiedlichen Quellen um umfassende Faktenkenntnisse zu
bemihen sowie die Fakten in ihren komplexen Zusammenhé&ngen kritisch differenziert
zu betrachten und zu beurteilen. Schon hier sieht die Realitéat jedoch oft anders aus.

Entgegen dem ,kategorischen Imperativ‘ von Kant handeln Menschen oft zweckrational
interessensgeleitet. Geopolitisch galt und gilt es unter Umstanden als verninftig, fur die
Durchsetzung von partikularen Interessen zu téten oder téten zu lassen. Daraus folgt,
dass auch die subjektive Vernunft den Pazifismus nicht allgemeingultig begrindet.

Hallesche Perspektiven - Papier 6, 17.01.2026, http://dialog-friede.de/ 1von3



Erkenntnis als Mal3stab

Sind wir Menschen erkenntnisfahig? Wenn ja, wie objektiv sind unsere Erkenntnisse?
Hiertber streitet der Rationalismus mit dem Skeptizismus, streitet der Realismus mit

dem Konstruktivismus. Im letzteren Fall geht es auch um die Frage nach dem Primat
von Sein und Bewusstsein, einer grundlegend philosophischen Frage.

Wissenschaft hat die gesellschaftliche Aufgabe, Wissen und Erkenntnis zu schaffen.
Damit kommt ihr die Rolle einer objektiven Instanz zu. Um dem verantwortungsvoll
gerecht werden zu kénnen, muss sie frei von ideologischen und politischen Weisungen
arbeiten. In ihrer exponierten Rolle ist Wissenschatft allerdings standig in Gefabhr,

fur machtpolitische Interessen instrumentalisiert zu werden, was auch geschieht.

Inwiefern wissenschaftliche Erkenntnisse in das politische Handeln einflieRen, dartber
entscheiden ausschliellich die zustandigen politischen Gremien. Fir diese sind, neben
der Erkenntnis, Interessen und daraus abgeleitete Ziele handlungsbestimmend (siehe
,vernunft als Mal3stab“). Subjektive Interessen wirken somit auf die objektive Realitat.

Wissenschaft kann moralische Werturteile und politische Ziele systemisch einordnen
und gegebenenfalls erklaren, jedoch nicht abschlieRend und allgemeingtiltig begriinden.
Sie ist aber in der Lage, politische Handlungsoptionen zu entwickeln, die sich aus dem
Stand des Erkennens der Realitat ableiten und moralischen Kriterien beziehungsweise
politischen Zielen entsprechen. Abh&angig von den einbezogenen Fachgebieten sind
dabei sehr unterschiedliche Aussagen moglich. So konnen Rechtswissenschaftler und
Konfliktforscher bei der Einordnung geopolitischer Konflikte zu gegensatzlichen
Schlussfolgerungen kommen. In solchen Féllen ware gegebenenfalls zu hinterfragen,
wie wirklichkeitsbezogen und allgemeingultig die zugrunde liegenden Pramissen sind.

Manchmal erleichtert der Blick auf sachfremde Disziplinen den Zugang zur eigentlichen
Frage. So unterliegen geopolitische Konflikte komplexen Wirkzusammenhéngen.
Gleiches gilt fur das Klima. Naturwissenschaftler haben komplexe Modelle entwickelt,
mit denen klimapolitische Entscheidungen begriindet werden. Im Unterschied zur
unbelebten Natur wirken bei Konflikten kultur-, bewusstseins- und interessenabhangige
Faktoren. Analog zu den naturwissenschaftlich basierten Klimamodellen sind
geisteswissenschaftlich basierte Konfliktmodelle denkbar, welche den Kontext und die
Dynamiken komplexer Konflikte verstandlicher machen. Wéare dem nicht so, hatte hier
der Skeptizismus gewonnen.

Im Vergleich zu Klimamodellen steht die Modellierung sozialer Systeme allerdings vor
zuséatzlichen Herausforderungen. Subjektive Faktoren erh6hen die Komplexitat.
Beispielsweise erfordern friedliche, nachhaltig tragfahige Konfliktldsungen eine gewisse
Kompromissfahigkeit bis hin zu einem angemessenen Interessenausgleich.

Das fuhrt zum Begriff ,Gerechtigkeit®, welcher mit objektiven Kriterien schwer fassbar
und damit als Zielgro3e in Konfliktsystemen kaum modellierbar ist.

Der Begriff ,Gerechtigkeit” impliziert zudem, dass Waffengewalt unter Umsténden auch
gerechtfertigt sein kann. Anscheinend ist der Pazifismus also auch wissenschaftlich
nicht allgemeingtiltig begrtindbar.

Hallesche Perspektiven - Papier 6, 17.01.2026, http://dialog-friede.de/ 2von 3



Konfliktkultur und System

Das Streben nach Gewaltfreiheit ist ein Ausdruck der individuellen beziehungsweise
gesellschaftlichen Konfliktkultur. Die Kultur eines sozialen Systems wird von diversen
Faktoren bestimmt. Dazu z&hlen neben der gelebten Tradition maf3geblich die Regeln
und Funktionsprinzipien des Systems, wie beispielsweise Konkurrenz oder Kooperation.
Diesbezlglich unterscheidet sich die Friedensethik von der Machtpolitik.

Vorrangig konkurrenzbasierte Systeme werden die Frage nach Gerechtigkeit anders
beantworten als verstarkt kooperationsorientierte Systeme. Unter den Bedingungen der
Konkurrenz entscheiden die Machtverhaltnisse daruber, was ,richtig“ und ,,gerecht” ist.
Friedensfahigkeit muss also auch aus systemischer Sicht betrachtet werden.

In einer von Konkurrenz dominierten Weltordnung ist Pazifismus kein maf3gebliches
Prinzip und als Bestandteil des natirlichen Verhaltensrepertoires lasst sich Konkurrenz
nicht ganzlich ausschlieen. Doch waren Systeme mdglich, in denen sich kooperative
und konkurrenzbasierte Verhaltensweisen in friedenssichernder Balance befinden?

Versuch eines Fazits

Es ist zu vermuten, dass in den Denkfabriken der Machtpolitik komplexe Konfliktmodelle
langst existieren und genutzt werden, um geeignete Strategien fur die Durchsetzung
politischer Interessen zu entwickeln. Die betreffenden Akteure werden ihr Wissen kaum
offenlegen, sondern Meinungen schaffen und verbreiten, die ihren machtpolitischen
Interessen dienen. Zumindest ist wahrzunehmen, dass wesentliche Aspekte von
geopolitischen Konflikten in Politik und Massenmedien nicht diskutiert werden.

Wenn die Friedensbewegung wirksam sein will, muss sie ebenfalls politisch agieren und
sich mit den komplexen Ursachen von Kriegen befassen. Im Gegensatz zur Machtpolitik
dient es ihren ethischen Interessen, konfliktrelevantes Wissen zu verbreiten:

e um die den Kriegen zugrunde liegenden Interessenkonflikte sichtbar zu machen,
e um die auf diesen Interessen fuRende Kriegspropaganda fundiert zu widerlegen,
e um samtliche Verantwortlichkeiten fur Kriegsleid klar zu benennen,
e um angemessene Friedensforderungen zu entwickeln und zu artikulieren sowie
e um die Folgen von Kriegspolitik (soziale Zusammenhéange, Kriegsleid)

fur die Mehrheit der jeweils betroffenen Bevdlkerung aufzuzeigen.

Realitatsnahe Konfliktmodelle konnten die Friedensarbeit somit wirksam unterstitzen.

Wie umfanglich die rdumlichen, zeitlichen und inhaltlichen Betrachtungsrdume gefasst
werden und welche Wirkmechanismen (psychologisch, soziologisch, ...) berticksichtigt
werden mussten, wéare mit wissenschaftlichen Methoden zu klaren.

Die Ausfuhrungen unter ,Erkenntnis als Maf3stab“ zeigen allerdings, dass soziale
Vorgange sehr kleinteilig kontextabhéngig sind. Sollte es deshalb objektiv nicht méglich
sein, annahernd realitdtsnahe Konfliktmodelle zu generieren, wirde dies zumindest die
Plausibilitat gegensatzlicher Interpretationen bekraftigen und gut-bdse-richtig-falsch-
Kategorien kritisch hinterfragen. Sobald aber derartige Kategorien nicht mehr gelten,
ist es ethisch ungerechtfertigt, Waffengewalt gegen Menschen einzusetzen. Fazit:

Der systemische Blick macht den Pazifismus nicht allgemeinguiltig, starkt ihn jedoch.
Hallesche Perspektiven - Papier 6, 17.01.2026, http://dialog-friede.de/ 3von 3



