
Hallesche Perspektiven - Papier 6, 17.01.2026, http://dialog-friede.de/ 1 von 3 

 

Ist Pazifismus richtig? 

Der Krieg in der Ukraine offenbart, dass politische und gesellschaftliche Bekenntnisse 

zur Gewaltfreiheit hierzulande im Ernstfall vielfach verstummen. Damit stellt sich die 

Frage, welche Gründe, gegebenenfalls unter welchen Bedingungen, den Pazifismus 

überhaupt rechtfertigen. Dieser Frage sind die nachfolgenden Überlegungen gewidmet.  

Gewaltfreiheit aus moralischen Erwägungen 

Das Wort Pazifismus setzt sich zusammen aus den lateinischen Worten „pax“  

(Frieden) und facere (machen, tun). Es bedeutet wörtlich „Frieden stiftend“ und meint  

im übertragenen, gemeingebräuchlichen Sinn die Ablehnung von militärischer Gewalt.  

Oft führen religiöse oder ethische Gründe dazu, dass Menschen Gewalt ablehnen. 

Dann basiert Pazifismus auf Glauben und Gewissen. Wer den Frieden zu bewahren 

oder zu erlangen sucht, damit Menschenleben um ihrer selbst willen vor Kriegsleid und 

Tod geschützt werden, handelt nach humanistischen Moralvorstellungen. 

Doch ist es nicht ebenso humanistisch, von kriegerischer Aggression betroffene Länder 

und Menschen militärisch zu schützen? Ist die pazifistische Haltung moralisch noch zu 

rechtfertigen, wenn ein menschenverachtendes Regime als brutaler Aggressor auftritt? 

Wie realitätsnah sind pazifistische Forderungen, wenn Kriegsparteien Verhandlungen 

ablehnen und ihre militärische Macht rücksichtslos zum eigenen Vorteil ausnutzen? 

Lassen sich Menschenrechtsbrüche durch Friedfertigkeit stoppen? 

Offenbar können humanistische Grundsätze, je nach Situation und Sichtweise, sowohl 

Forderungen nach Gewaltfreiheit als auch den Einsatz von Waffengewalt begründen. 

Unzählige Religionskriege, die Segnungen von Kriegsgerät und kirchliche Schriften 

(Friedensdenkschrift der EKD 2025; Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz zur 

Debatte um den Wehrdienst) zeigen beispielhaft, dass Religionen ebenfalls keine 

Garanten für Pazifismus sind. Ein rein moralbasiertes Handeln ohne Realitätsbezug ist 

zudem in Gefahr, tatsächliche Konfliktursachen und echte Konfliktlösungen zu negieren. 

Vernunft als Maßstab 

Immanuel Kant publizierte 1795 sein Werk „Zum ewigen Frieden“. Er war ein Vertreter 

der Aufklärung, die das rationale Denken betonte. Es geht um Fakten und um Vernunft. 

Die Aufklärung hatte den Anspruch, das Denken von starren Vorstellungen zu befreien. 

Freiheit ist mit Verantwortung verbunden. Analog dazu sollte es zur Meinungsfreiheit 

dazugehören, Verantwortung für das eigene Denken zu übernehmen. Dazu zählt unter 

anderem, sich aus unterschiedlichen Quellen um umfassende Faktenkenntnisse zu 

bemühen sowie die Fakten in ihren komplexen Zusammenhängen kritisch differenziert 

zu betrachten und zu beurteilen. Schon hier sieht die Realität jedoch oft anders aus. 

Entgegen dem „kategorischen Imperativ“ von Kant handeln Menschen oft zweckrational 

interessensgeleitet. Geopolitisch galt und gilt es unter Umständen als vernünftig, für die 

Durchsetzung von partikularen Interessen zu töten oder töten zu lassen. Daraus folgt, 

dass auch die subjektive Vernunft den Pazifismus nicht allgemeingültig begründet.   



Hallesche Perspektiven - Papier 6, 17.01.2026, http://dialog-friede.de/ 2 von 3 

 

Erkenntnis als Maßstab 

Sind wir Menschen erkenntnisfähig? Wenn ja, wie objektiv sind unsere Erkenntnisse? 

Hierüber streitet der Rationalismus mit dem Skeptizismus, streitet der Realismus mit 

dem Konstruktivismus. Im letzteren Fall geht es auch um die Frage nach dem Primat 

von Sein und Bewusstsein, einer grundlegend philosophischen Frage.  

Wissenschaft hat die gesellschaftliche Aufgabe, Wissen und Erkenntnis zu schaffen. 

Damit kommt ihr die Rolle einer objektiven Instanz zu. Um dem verantwortungsvoll 

gerecht werden zu können, muss sie frei von ideologischen und politischen Weisungen 

arbeiten. In ihrer exponierten Rolle ist Wissenschaft allerdings ständig in Gefahr,  

für machtpolitische Interessen instrumentalisiert zu werden, was auch geschieht.  

Inwiefern wissenschaftliche Erkenntnisse in das politische Handeln einfließen, darüber 

entscheiden ausschließlich die zuständigen politischen Gremien. Für diese sind, neben 

der Erkenntnis, Interessen und daraus abgeleitete Ziele handlungsbestimmend (siehe 

„Vernunft als Maßstab“). Subjektive Interessen wirken somit auf die objektive Realität. 

Wissenschaft kann moralische Werturteile und politische Ziele systemisch einordnen 

und gegebenenfalls erklären, jedoch nicht abschließend und allgemeingültig begründen.  

Sie ist aber in der Lage, politische Handlungsoptionen zu entwickeln, die sich aus dem 

Stand des Erkennens der Realität ableiten und moralischen Kriterien beziehungsweise 

politischen Zielen entsprechen. Abhängig von den einbezogenen Fachgebieten sind 

dabei sehr unterschiedliche Aussagen möglich. So können Rechtswissenschaftler und 

Konfliktforscher bei der Einordnung geopolitischer Konflikte zu gegensätzlichen 

Schlussfolgerungen kommen. In solchen Fällen wäre gegebenenfalls zu hinterfragen, 

wie wirklichkeitsbezogen und allgemeingültig die zugrunde liegenden Prämissen sind.  

Manchmal erleichtert der Blick auf sachfremde Disziplinen den Zugang zur eigentlichen 

Frage. So unterliegen geopolitische Konflikte komplexen Wirkzusammenhängen. 

Gleiches gilt für das Klima. Naturwissenschaftler haben komplexe Modelle entwickelt, 

mit denen klimapolitische Entscheidungen begründet werden. Im Unterschied zur 

unbelebten Natur wirken bei Konflikten kultur-, bewusstseins- und interessenabhängige 

Faktoren. Analog zu den naturwissenschaftlich basierten Klimamodellen sind 

geisteswissenschaftlich basierte Konfliktmodelle denkbar, welche den Kontext und die 

Dynamiken komplexer Konflikte verständlicher machen. Wäre dem nicht so, hätte hier 

der Skeptizismus gewonnen. 

Im Vergleich zu Klimamodellen steht die Modellierung sozialer Systeme allerdings vor 

zusätzlichen Herausforderungen. Subjektive Faktoren erhöhen die Komplexität. 

Beispielsweise erfordern friedliche, nachhaltig tragfähige Konfliktlösungen eine gewisse 

Kompromissfähigkeit bis hin zu einem angemessenen Interessenausgleich.  

Das führt zum Begriff „Gerechtigkeit“, welcher mit objektiven Kriterien schwer fassbar 

und damit als Zielgröße in Konfliktsystemen kaum modellierbar ist.  

Der Begriff „Gerechtigkeit“ impliziert zudem, dass Waffengewalt unter Umständen auch 

gerechtfertigt sein kann. Anscheinend ist der Pazifismus also auch wissenschaftlich 

nicht allgemeingültig begründbar.  



Hallesche Perspektiven - Papier 6, 17.01.2026, http://dialog-friede.de/ 3 von 3 

 

Konfliktkultur und System  

Das Streben nach Gewaltfreiheit ist ein Ausdruck der individuellen beziehungsweise 

gesellschaftlichen Konfliktkultur. Die Kultur eines sozialen Systems wird von diversen 

Faktoren bestimmt. Dazu zählen neben der gelebten Tradition maßgeblich die Regeln 

und Funktionsprinzipien des Systems, wie beispielsweise Konkurrenz oder Kooperation. 

Diesbezüglich unterscheidet sich die Friedensethik von der Machtpolitik. 

Vorrangig konkurrenzbasierte Systeme werden die Frage nach Gerechtigkeit anders 

beantworten als verstärkt kooperationsorientierte Systeme. Unter den Bedingungen der 

Konkurrenz entscheiden die Machtverhältnisse darüber, was „richtig“ und „gerecht“ ist. 

Friedensfähigkeit muss also auch aus systemischer Sicht betrachtet werden.  

In einer von Konkurrenz dominierten Weltordnung ist Pazifismus kein maßgebliches 

Prinzip und als Bestandteil des natürlichen Verhaltensrepertoires lässt sich Konkurrenz 

nicht gänzlich ausschließen. Doch wären Systeme möglich, in denen sich kooperative 

und konkurrenzbasierte Verhaltensweisen in friedenssichernder Balance befinden? 

Versuch eines Fazits 

Es ist zu vermuten, dass in den Denkfabriken der Machtpolitik komplexe Konfliktmodelle 

längst existieren und genutzt werden, um geeignete Strategien für die Durchsetzung 

politischer Interessen zu entwickeln. Die betreffenden Akteure werden ihr Wissen kaum 

offenlegen, sondern Meinungen schaffen und verbreiten, die ihren machtpolitischen 

Interessen dienen. Zumindest ist wahrzunehmen, dass wesentliche Aspekte von 

geopolitischen Konflikten in Politik und Massenmedien nicht diskutiert werden. 

Wenn die Friedensbewegung wirksam sein will, muss sie ebenfalls politisch agieren und 

sich mit den komplexen Ursachen von Kriegen befassen. Im Gegensatz zur Machtpolitik 

dient es ihren ethischen Interessen, konfliktrelevantes Wissen zu verbreiten: 

• um die den Kriegen zugrunde liegenden Interessenkonflikte sichtbar zu machen, 

• um die auf diesen Interessen fußende Kriegspropaganda fundiert zu widerlegen,  

• um sämtliche Verantwortlichkeiten für Kriegsleid klar zu benennen,  

• um angemessene Friedensforderungen zu entwickeln und zu artikulieren sowie 

• um die Folgen von Kriegspolitik (soziale Zusammenhänge, Kriegsleid) 

für die Mehrheit der jeweils betroffenen Bevölkerung aufzuzeigen.  

Realitätsnahe Konfliktmodelle könnten die Friedensarbeit somit wirksam unterstützen.  

Wie umfänglich die räumlichen, zeitlichen und inhaltlichen Betrachtungsräume gefasst 

werden und welche Wirkmechanismen (psychologisch, soziologisch, …) berücksichtigt 

werden müssten, wäre mit wissenschaftlichen Methoden zu klären.  

Die Ausführungen unter „Erkenntnis als Maßstab“ zeigen allerdings, dass soziale 

Vorgänge sehr kleinteilig kontextabhängig sind. Sollte es deshalb objektiv nicht möglich 

sein, annähernd realitätsnahe Konfliktmodelle zu generieren, würde dies zumindest die 

Plausibilität gegensätzlicher Interpretationen bekräftigen und gut-böse-richtig-falsch-

Kategorien kritisch hinterfragen. Sobald aber derartige Kategorien nicht mehr gelten,  

ist es ethisch ungerechtfertigt, Waffengewalt gegen Menschen einzusetzen. Fazit:  

Der systemische Blick macht den Pazifismus nicht allgemeingültig, stärkt ihn jedoch.  


